
Dieren en ethiek: voedsel of vriend?
De moraliteit van de bio-industrie



2

Over de auteur

Mr. dr. Bart Wernaart (1983) is docent recht en ethiek aan 
Fontys Hogescholen, International Business. Daarnaast is hij als 
docent-onderzoeker verbonden aan het Fontys Lectoraat Smart 
Society and Strategy, en doet hij postdoc-onderzoek binnen de 
onderzoeksbeweging Smart Society. Hij publiceert in binnen- en 
buitenland over vraagstukken op het snijvlak van internationaal 
recht en ethiek en is bij Noordhoff auteur van de boeken  
Ethiek en economie, een grensoverschrijdende inleiding;  
International law and business, a global introduction en zijn  
meest recente werk Ethics and business, a global introduction.

Dieren en ethiek: voedsel of vriend?

Mary de olifant werkte voor het beroemde circus ‘Sparks World 
Famous Show’ aan het begin van de twintigste eeuw. Op een dag 
vertrapte ze haar begeleider die haar ‘uitliet’ in de buurt van een 
waterpoel. De meest wilde verhalen over het voorval deden de 
ronde in de plaatselijke kranten in Tennessee (VS), en Mary kreeg 
al snel de bijnaam ‘Murderous Mary’. 

De nabijgelegen gemeenten gaven te kennen het circus niet meer 
te willen ontvangen zolang deze gevaarlijke olifant meegebracht 
werd. Circusdirecteur Charlie Sparks zag met lede ogen de 
klandizie verdwijnen. Hierop besloot hij de olifant publiekelijk te 
executeren. Mary werd aan een hijskraan opgehangen voor een 
menigte van 2500 geïnteresseerden. Er waren twee pogingen 
nodig om de olifant te doden. Bij de eerste poging brak de kabel, 
en brak Mary haar heup.

Tegenwoordig zouden we ons erg verbazen wanneer we op een nieuwssite een bericht zouden lezen van 
de executie van een circusdier, en zou het in de meeste landen zelfs bij wet verboden zijn. Tegelijkertijd 
leven we in een samenleving met een zeer ver ontwikkelde bio-industrie, die het ons mogelijk maakt 
grote hoeveelheden dieren te doden en zodoende dierlijke producten op massale schaal te produceren. 
Dagelijks maken veel consumenten gebruik van dierlijke producten, en voorziet de bio-industrie in hun 
dagelijkse (primaire) behoeften. Tegelijkertijd is er veel verontwaardiging wanneer er beelden naar 
buiten komen van ernstig dierenleed toegebracht binnen deze bio-industrie of er falend toezicht is op 
het handhaven van regels omtrent dierenwelzijn (2solve investigations, 2019). Naast het consumeren 
van dierlijke producten hebben we ook dieren als huisdier. Voor sommigen is een hond of paard 
diens beste vriend, en is men in diepe rouw wanneer het beestje overlijdt. Er is zelfs een heuse markt 
voor dierencrematoria, met een jaarlijkse omzet van meer dan 10 miljoen Euro in Nederland (HAS 
Hogescholen & Universiteit Utrecht, 2015). 

https://www.noordhoff.nl/webshop/product/ethiek-en-economie-9789001893248
https://www.noordhoff.nl/webshop/product/international-law-and-business-9789001871574
https://www.noordhoff.nl/webshop/product/ethics-and-business-9789001865184


3

Kortom: we hebben een ingewikkelde band met dieren, die zo op het eerste gezicht wat tegenstrijdig 
lijkt. De casus van Murderous Mary spreekt boekdelen: enerzijds werd de olifant als bezit gezien, en 
ingezet als bedrijfsmiddel, anderzijds werd het dier naar menselijk recht beoordeeld, alsof het beest 
willens en wetens iemand van het leven kon beroven. 

En ook in onze huidige geïndustrialiseerde samenleving hebben we een bijzondere band met dieren. 
Want hoe kan het dat we intens verdriet hebben bij het overlijden van ons huisdier, en we tegelijkertijd 
producten consumeren waar veel dieren het leven voor laten? Wat maakt – grof gezegd – nu het 
verschil tussen een hond die we dagelijks verzorgen en een kip die we ’s avonds op ons bord hebben? We 
kunnen hier op verschillende manieren naar kijken.

Citizen v. consumer-hypothesis 

In de eerste plaats is het interessant hier vanuit de consumentenzijde naar te kijken. We zouden 
kunnen stellen dat een individu twee petten op heeft: die van burger en die van consument. In beide 
hoedanigheden streeft men dan andere waarden na. Waar we als burger enorm begaan kunnen zijn 
met het welzijn van dieren, geld kunnen doneren aan een dierenbeschermingsorganisatie en erg 
verontwaardigd kunnen zijn bij het zien van beelden van een varken in een slachthuis dat levend 
gekookt wordt, kan het zijn dat zodra we in de supermarkt stappen we heel anders naar de wereld 
kijken. Dan speelt ons inkomen en bestedingspatroon een dominantere rol, en willen we graag 
voor een zo laag mogelijk bedrag zoveel mogelijk (of zo goed mogelijke) producten aanschaffen. 
Het is niet automatisch zo dat de consument in haar bestedingspatroon dezelfde waarden laat zien 
vergeleken met diens rol als burger. We noemen dit ook wel de ‘citizen versus consumer hypothesis’ 
(Curtis & McConnel, 2002). Dat kan verklaren waarom sommige mensen lid kunnen zijn van een 
dierenrechtenorganisatie en tegelijkertijd bereid zijn om een ‘plofkip’ te kopen. 

Dieren-ethiek 

Daarnaast zouden we hier ook vanuit een meer ethische invalshoek naar kunnen kijken. Is het idee 
van het massaal slachten van dieren en het verwerken tot producten onethisch? De meningen lopen 
hierover uiteen. Sommige ethici stellen dat dieren nu eenmaal geen mensen zijn. Mensen hebben het 
vermogen om moreel te denken, en zijn zodoende morele agenten. Dieren hebben dit vermogen niet, 
en zijn zich niet bewust van ‘goed’ of ‘kwaad’ (Carruthers, 1992). Het heeft dan ook geen zin om te 
filosoferen over de vraag of we dieren immoreel behandelen in een bio-industriële omgeving: dieren zijn 
uitgezonderd van ethiek omdat ze zelf niet-rationele wezens zijn. Hsiao (2017) maakt de vergelijking 
met iemands ogen: wanneer een mens blind is, spreken we van ‘slechte’ ogen, omdat een mens van 
nature behoort te zien. Wanneer een organisme van nature geen ogen heeft (denk aan een boom) 
kunnen we ook niet spreken van een slecht zicht, omdat dit organisme dat niet behoort te hebben. 
Zodoende kunnen we ook niet stellen dat een dier een moreel wezen is, omdat een dier van nature niet 
rationeel kan denken. Van een mens kan dit wel. Om die reden is een dier uitgesloten van enig moreel 
verband. Dat wil overigens niet zeggen dat we dieren slecht moeten behandelen, maar wel de vrijheid 
hebben om het dier te gebruiken zoals het ons goeddunkt, net zoals al ons andere bezit. Die kiloknaller 
is dus helemaal niet zo’n probleem. 



4

Met deze stelling is een (merendeel) van de dierenethici het trouwens niet eens. Zo stelt Tom Regan 
(1983) dat mensen en sommige dieren een psychologische identiteit hebben. Dit wil zeggen dat 
een wezen pijn en genot kan ervaren, alsmede zich kan herinneren waar het vandaan kwam en waar 
het naartoe wil. Niet alle dieren hebben dit, maar bijvoorbeeld wel de meeste zoogdieren, alsmede 
sommige vogels. Regan houdt er een beginselenethische benadering op na, waarin hij stelt dat 
ieder wezen met een psychologische identiteit dezelfde fundamentele rechten zou moeten hebben, 
waaronder het recht op een waardig bestaan. Hij verwerpt hiermee dus grotendeels de bio-industrie. 
Het doodtrappen van een spin mag dus wel (want een spin heeft zover we weten geen psychologische 
identiteit), maar het doden van een varken voor je avondmaaltijd principieel niet.

Ook Peter Singer verwerpt het idee van bio-industrie. Vanuit een gevolgen-ethische benadering 
(utilitarisme) stelt hij dat mensen en sommige dieren de behoefte hebben om geen pijn te ervaren. 
Hij stelt ook dat er geen reden is om aan te nemen dat die behoefte van mensen meer of minder 
waard is dan die behoefte van deze dieren. Hij stelt daarmee dat het basisidee van utilitarisme – the 
greatest happiness for the greatest number – niet exclusief voor mensen bedoeld is, maar voor alle 
levende organisme met het zelfde belang: de afwezigheid van pijn. Om dit toe te passen moeten we 
dus onderzoeken welke dieren in staat zijn om pijn te ervaren. Zo is men er lange tijd vanuit gegaan 
dat kreeften geen pijn hebben wanneer ze levend gekookt worden in bijvoorbeeld een restaurant. 
Wetenschappelijk onderzoek wees enkele jaren terug uit dat dit wel degelijk het geval is (Magee & 
Elwood, 2013). Dit inzicht leidde tot een wettelijk verbod in Zwitserland op het levend koken van 
kreeften, alsmede het levend vervoeren van kreeften in ijs of op ijswater (Bruijn, 2018).



5

Aangehaalde literatuur 

2solve investigations. (2019, 4 september). Feitenonderzoek toezichtketen en tekortkomingen hierin 
kleine- en middelgrote slachthuizen Noord-Nederland, in opdracht van Ministerie van Landbouw, Natuur 
en Voedselkwaliteit. Onderzoeksrapport, download at: https://www.rijksoverheid.nl/documenten/
rapporten/2019/09/04/feitenonderzoek-toezichtsketen-en-tekortkomingen-hierin-kleine--en-
middelgrote-slachthuizen-noord-nederland. 

Bruijn, M. de. (2018, 6 februari). Kreeften ervaren pijn tijdens het koken. EenVandaag. 

Burton, T.G. (2009). The hanging of a circus elephant. In: Olson, T. & Cavender, A.P. (eds.), A Tennessee 
Folklore Sampler, Selected Readings from the Tennessee Folklore Society Bulletin, pp. 217-227. 
Knoxville: University Of Tennessee Press. 

Carruthers, P. (1992). The animals issue, moral theory in practice. Cambridge: Cambridge University Press. 

Curtis, J., & McConnel, K. (2002). The citizen versus consumer hypothesis: evidence from a contingent 
valuation survey. The Australian Journal of Agricultural and Resource Economics, 46:1, 69-83. 

HAS Hogescholen & Universiteit Utrecht. (2015). Feiten & Cijfers Gezelschapsdierensector 2015. 
Onderzoeksrapport, download at: https://edepot.wur.nl/361828. 

Hsiao, T. (2017). Industrial farming is not cruel to animals. Journal of Agriculture and Environmental 
Ethics, Vol. 30(1), pp. 37-54. 

Magee, B., & Elwood, R. (2013). Shock avoidance by discrimination learning in the shore crab (Carcinus 
maenas) is consistent with a key criterion for pain. Journal of Experimental Biology, 2013; 216 (3). 

Regan, T. (1983). The case for animal rights. Berkeley: University of California Press. 

Singer, P. (1975). Animal Liberation: A New Ethics for Our Treatment of Animals. New York: HarperCollins

https://www.rijksoverheid.nl/documenten/rapporten/2019/09/04/feitenonderzoek-toezichtsketen-en-tekortkomingen-hierin-kleine--en-middelgrote-slachthuizen-noord-nederland
https://www.rijksoverheid.nl/documenten/rapporten/2019/09/04/feitenonderzoek-toezichtsketen-en-tekortkomingen-hierin-kleine--en-middelgrote-slachthuizen-noord-nederland
https://www.rijksoverheid.nl/documenten/rapporten/2019/09/04/feitenonderzoek-toezichtsketen-en-tekortkomingen-hierin-kleine--en-middelgrote-slachthuizen-noord-nederland
https://edepot.wur.nl/361828


6

Opdracht

1. Maak groepen. Iedere groep wordt gekoppeld aan een van onderstaande stellingen, die men 
onderbouwt en verdedigt:

•	 De bio-industrie is in essentie moreel juist; 
•	 De bio-industrie is in essentie moreel verwerpelijk; 
•	 De consument is verantwoordelijk voor het dierenwelzijn dat gekoppeld is aan de dierlijke 

producten die men koopt; 
•	 Een retail-organisatie/inkoopkantoor is verantwoordelijk voor het dierenwelzijn dat gekoppeld is 

aan de dierlijke producten die men koopt; 
•	 Een boer is verantwoordelijk voor het dierenwelzijn dat gekoppeld is aan de dierlijke producten die 

men koopt. 

2. Bovengenoemde stellingen zijn ‘alles-of-niets stellingen’. Pas ‘discourse-ethiek’ toe, en probeer met 
twee groepen tot een gezamenlijke conclusie te komen waar eenieder mee in kan stemmen.


